
30giorni - il mensile del medico veterinario / gennaio 2009 41

La definizione “bioetica veterinaria” colloca

esplicitamente questa area di ricerca all’interno

della bioetica, vale a dire quell’insieme di ana-

lisi che nascono anzitutto dalle inedite questio-

ni morali che emergono dagli sviluppi tecnolo-

gici nel campo della biomedicina circa i nuovi

modi di nascere, curarsi e morire degli esseri

umani. Come evidente, la bioetica veterinaria

non appartiene a quel genere di riflessioni che

scaturiscono da tali innovazioni, ma è genera-

ta dalla seconda grande fonte della bioetica,

quella che genera la cosiddetta “bioetica in

senso ampio”. Si tratta di quel filone che

alimenta la bioetica e che nasce dalla di-

scussione circa l’opportunità di estendere

la sfera di considerazione morale a sog-

getti esclusi (o sottodeterminati) dalle eti-

che tradizionali. 

Il fatto di scaturire da questa fonte ha un’im-

plicazione significativa. A causa di questa sua

origine, infatti, è inscritto nel DNA della bioe-

tica veterinaria un qualche tipo di istanza di

riforma e cambiamento delle pratiche in uso.

Se nella riflessione sui nuovi modi di nascere,

curarsi e morire c’è spazio di manovra per una

“bioetica difensiva” che dinanzi a tali innova-

zioni rivendichi vecchi valori e principi, tale

possibilità non sembra ammissibile nel caso

della bioetica veterinaria. Questa, infatti, na-

sce indissolubilmente legata all’idea che vi

siano pratiche sottratte alla riflessività morale

e soggetti privi di considerazione morale che,

invece, la meritano. L’attenzione per questi

nuovi soggetti, gli animali non umani, è il

propulsore e il cuore della bioetica veteri-

naria. Senza la spinta verso l’inclusione nella

sfera di considerazione morale dei non umani

prodotta dall’etica animale non avremmo

questo ramo della bioetica. 

Da questa osservazione possiamo elaborare alcu-

ne considerazioni ulteriori. Anzitutto, possiamo

rilevare che il motore propulsivo della bioetica

veterinaria è, in qualche modo, la riflessione teo-

rica dell’etica filosofica (intesa in un senso ampio

e non esclusivamente accademico). È l’elabora-

zione filosofica, infatti, che ha aperto la strada

(sistematizzandole) alle istanze di inclusione de-

gli animali non umani nella sfera della moralità. 

Non c’è pratica senza teoria: la bioetica 
veterinaria non esisterebbe senza elaborazione teorica

La pratica della professione veterinaria, per quanto possa essere coscienziosa
e autoriflessiva, non può sostenere da sola l’impresa della riflessione bioetica.
Questa impresa, infatti, nasce, in buona misura, da fonti esterne ed è caratte-
rizzata da una complessità teorica che la professione non può gestire da sola.

di Simone Pollo*

S
p
a
zi

o
 a

p
e
rt

o



La bioetica veterinaria si focalizza sulle

implicazioni morali di pratiche che ve-

dono protagonista, anzitutto, il medico

veterinario, ma essa è innescata da ar-

gomenti, teorie e concettualizzazioni

che non appartengono al bagaglio tra-

dizionale della professione. Per tale ra-

gione, la bioetica veterinaria è connota-

ta da un carattere progressivo e riformi-

sta. Proprio perché non scaturisce sem-

plicemente dal corpo consolidato della

scienza e della deontologia della profes-

sione, la bioetica veterinaria rappresen-

ta necessariamente un fattore di muta-

mento e avanzamento dei valori e dei

principi che muovono la professione

stessa.

Su queste basi possiamo anche dire che non è

ipotizzabile una bioetica fatta esclusivamente

da veterinari per i veterinari. La pratica della

professione veterinaria, per quanto possa es-

sere coscienziosa e autoriflessiva, non può so-

stenere da sola l’impresa della riflessione bioe-

tica. Questa impresa, infatti, nasce, in buona

misura, da fonti esterne ed è caratterizzata da

una complessità teorica che la professione

non può gestire da sola. Di questa comples-

sità e pluralità il Comitato Bioetico per la

Veterinaria rappresenta un’incarnazione

virtuosa. Nei documenti del Comitato, infat-

ti, si trova il contributo delle diverse discipline

che animano la bioetica veterinaria e, tuttavia,

questi contributi non rappresentano una sem-

plice giustapposizione di pareri provenienti da

aree di specializzazione diverse. Il Comitato

nei suoi lavori realizza un confronto fra i vari

punti di vista (tanto disciplinari quanto norma-

tivi), ma il fine di questa interazione è la ricer-

ca di uno sguardo sui problemi che non rap-

presenti la semplice somma di diversi punti di

vista disciplinari o un compromesso fra ap-

procci normativi confliggenti. Il Comitato ri-

cerca un punto di vista che sia autenticamen-

te interdisciplinare. Il dialogo che si realizza nei

lavori del Comitato è il tentativo

di elaborazione di una prospettiva

teorica che sappia tenere organi-

camente insieme i vari problemi e

i diversi interessi implicati nelle

questioni in gioco.

Alla luce delle considerazioni

svolte sinora, può forse essere più

chiaro il senso del titolo di questo

mio intervento. I problemi che

costituiscono la bioetica vete-

rinaria non esisterebbero se

non ci fosse stata l’elaborazio-

ne teorica a crearli e a farli ve-

nire alla luce. Si tratta di una dif-

ferenza significativa rispetto a

quanto accade nel caso della

bioetica umana. In questo caso,

infatti, sono soprattutto le nuove

pratiche (scaturite dalle innova-

zioni biomediche) e l’inadegua-

tezza del senso comune morale e delle etiche

tradizionali a stimolare la riflessione teorica e

normativa. Nella bioetica veterinaria, invece, è

la riflessione teorica a dare vita a nuove prati-

42 30giorni - il mensile del medico veterinario / gennaio 2009



30giorni - il mensile del medico veterinario / gennaio 2009 43

S
p
a
zi

o
 a

p
e
rt

oche e questioni morali. Di questa origine

eminentemente teorica è un esempio signi-

ficativo il lavoro svolto dal Comitato sul co-

siddetto “consenso informato” nella medici-

na veterinaria. Se, infatti, per la bioetica

umana il consenso informato è una pratica

che deriva anzitutto da esperienze moral-

mente controverse degli esseri umani nei

contesti dell’assistenza sanitaria, per la

bioetica veterinaria il cosiddetto “con-

senso informato” è un’innovazione teo-

rica che ricade sulla pratica. Piuttosto che

essere una sorta di “sportello etico” per la

soluzione di problemi e quesiti provenienti

dall’esercizio della professione, il Comitato è

stato ed è soprattutto una sorta di “invento-

re” di questioni nuove.

Questo primato della teoria pone una cifra

sullo status della bioetica veterinaria e sulla

natura della formazione alla bioetica per i

veterinari. Formare alla bioetica significa, an-

zitutto, educare a un approccio teorico che

guarda oltre le tradizioni consolidate della

disciplina e l’adeguamento alle credenze del

senso comune morale circa i doveri e le re-

sponsabilità della professione. Il veterinario

formato in bioetica, oltre ad essere capace di

affrontare i problemi morali che la pratica gli

pone, dovrebbe essere in grado di sollevare

egli/ella stesso/a questioni morali nell’eserci-

zio della propria professione, creandone di

nuove. Moralizzare la pratica veterinaria

consiste, quindi, in qualcosa di ulteriore ri-

spetto alla capacità di risolvere problemi già

dati (virtù, peraltro, indispensabile) e signifi-

ca introdurre riflessione morale laddove pri-

ma non c’era. La bioetica veterinaria è

una ri-concettualizzazione dell’esisten-

za: è uno sguardo nuovo su pratiche ed

esperienze che in precedenza erano sot-

tratte alla riflessività morale. 

*Dipartimento di Studi filosofici 

ed epistemologici - “Sapienza” 

Università di Roma 


